
408 Das aktuelle theologische Buch

Das aktuelle
theologische Buch

◆ Gruber, Franz: Lieben. Leben mit Leiden-
schaft und Sinn. Verlag Friedrich Pustet, 
Regensburg 2011. (168) Pb. Euro 16,90 (D) / 
Euro 17,40 (A) / CHF 25,90. ISBN 978-3-
7917-2319-8.

„Das Wörtchen Liebe droht an seiner Beliebt-

heit zu erlöschen. Und die Gefahr kommt nicht 

nur aus Quellen der Zeitübel, wie sie von den 

Leserbriefschreibern aufgezählt werden, der 

Konsumgier, der sexuellen Ausgelassenheit, der 

Ichsucht, der Gottlosigkeit und Gedankenfaul-

heit. Die Inflation wird vor allem von denen 

erzeugt, die unaufhörlich das Wesen des Chris-

tentums meinen, es laut sagen, noch lauter vor-

sagen, es als aller Rätsel Lösung ausgeben und 

immer Liebe sagen: Gott ist die Liebe, der Sinn 

des Ganzen, was wir einander schulden, wo-

nach wir den größten Hunger haben, was wir 

nur realisieren müssten in der Politik, in der Fa-

milie, in den Betrieben, immer, jedes Mal ist es 

die Liebe, die abgeht oder im Überfluß da ist. … 

Ich behaupte keineswegs, dass diese Sätze falsch 

sind … Es liegt mir nur daran, meine Empfin-

dungen der Überfütterung mit diesem Substan-

tiv einzugestehen …“

In seinem Aufsatz „Pardon für das Wört-

chen Liebe!“ (in: Gottesbeschreibung, Inns-

bruck 1990, 22–25) äußert Gottfried Bachl, der 

Vorvorgänger Grubers auf dem Linzer Lehr-

stuhl für Dogmatik, seine Vorbehalte gegenüber 

einer zu ungestümen, ja geradezu insistieren-

den Verwendung der Rede von Liebe.

Wie nimmt sich solchem Verdacht gegen-

über das Projekt Franz Grubers aus, ein Buch 

über die Liebe zu schreiben? Er scheint sich der 

Kühnheit seines Vorhabens bewusst zu sein, 

wenn er einleitend eine irritierte Studentin zi-

tiert: „Wie können Sie darüber ein Buch schrei-

ben?“ (8)

Es lässt sich mit gutem Recht sagen, dass 

Gruber in keine der von Bachl angesproche-

nen Fallen tappt. Weder findet sich bei ihm 

eine polemische Spitze gegen den modernen 

Zeitgeist und damit die Versuchung einer ra-

schen Schuldzuweisung angesichts der Span-

nungs- und Konfliktfelder des Themas Liebe. 

Noch lässt Gruber sich auf das dünne Eis einer 

rezeptartig verordnenden Rede über Liebe lo-

cken, die im Leser ein Gefühl der „Überfütte-

rung“ auslösen könnte. Im Gegenteil: Die ganze 

Anlage des Buches ist von grundlegenden Prä-

missen bestimmt, die es gar nicht erst zulassen, 

die angedeuteten Sackgassen zu betreten.

1. Der Verfasser betont mehrfach die Un-

verfügbarkeit des Liebesgeschehens sowie des-

sen Nichtreduzierbarkeit auf einen Habitus der 

Bemächtigung: „Es ist grundsätzlich nicht mög-

lich, sprachlich einzufangen, was Menschen in 

Beziehungen erleben“ (39) „Liebe ist grund-los, 

so wie der Mensch selbst existenziell ein grund-

loses Geschöpf ist.“ (30)

2. Er ist sich der Defizite und Deformatio-

nen, die das Verständnis von Liebe gerade in 

der eigenen christlichen Tradition erlitten hat, 

bewusst: „Wenn das Christentum heute eine 

glaubwürdige Deutung der Liebe geben will, so 

muss es auch seine eigene Geschichte der Ver-

unglimpfung sexueller Liebe aufarbeiten.“ (95)

3. Er verfällt nicht einer romantisierenden 

Reduktion von Liebe auf Gefühl, sondern trägt 

dem Anspruch der praktischen Bewährung im 

Alltag Rechnung, die auch die Möglichkeit des 

Misslingens nicht ausschließt: „Liebe ist ein ‚Tä-

tigkeitswort‘, sie läuft nicht von selbst, sondern 

bedarf der Pflege.“ (108)

4. Besonders wohltuend macht die Lek-

türe die breite und sensible Ausleuchtung des 

Fragehorizontes durch zahlreiche berührende 

Beispiele aus der Literatur, aber auch aus der 

Welt des Filmes sowie der Human- und Natur-

wissenschaften.

5. Man spürt schließlich noch, wie sehr 

dieses Buch im Dialog entstanden ist. Erfahrun-

gen, Kommentare und Rückmeldungen eines 

im Nachwort angeführten Personenkreises 

(168) bannen die Gefahr eines geistig Um-sich-

selbst-rotierens des Autors.

Von derartigen Prämissen geleitet, ent-

wirft das Buch nun eine Art „Perlenkette“ mit 

sieben „Schlüsselworten“, wobei die Metapher 

einer Kette auf die Möglichkeit hindeutet, ein-

zelne Kapitel ohne chronologische Rücksicht-

nahme als eigenständige Abschnitte zu lesen. 

In formaler Hinsicht sind sie so gearbeitet, dass 

immer ein literarischer oder filmischer Einstieg 

geboten wird und jedes Kapitel mit ausgewähl-



409Das aktuelle theologische Buch

ten Schlüsselpassagen aus der Bibel endet. Die 

sieben Schlüsselworte zum Thema Liebe lauten: 

Erwählen, Begleiten, Fürsorgen, Beleben, Schei-

tern, Sterben, Heilen.

Die Schlichtheit der gewählten Begriffe 

lässt den Leser zunächst nicht vermuten, was 

ihn erwartet: nämlich ein Eröffnen theologi-

scher Reflexion in einer ungemein existenziel-

len Tiefe als Balanceakt innerhalb der verschie-

denen Polaritäten, in die das Phänomen Liebe 

eingespannt ist. Im Erwählen (15–37) wird Lie-

be erfahrbar als wechselseitiger Prozess der An-

erkennung des Anderen, bei dem die Ebenen 

der horizontalen zwischenmenschlichen Be-

gegnung und der vertikalen Gottesbegegnung 

ineinander schwingen. Im Abschnitt über das 

Begleiten (38–60) findet sich neben einer Phä-

nomenologie des „Lebens im Wir-Raum“ ein 

unerwartet spannender schöpfungstheologi-

scher Diskurs über die Erfahrung der kosmi-

schen Verborgenheit Gottes („Blick von außen) 

und die Option, den Gott der Liebe als tragende 

Wirklichkeit des Universums zu denken („Blick 

von innen“). Fürsorgen (61–79) wird vorerst in 

biologischem Kontext analysiert (Suche nach 

dem „egoistischen Gen“) und dann ausgewei-

tet in den sozialen und politischen Raum der 

Liebe. Im Kapitel Beleben (101) wird der Rolle 

des Eros Aufmerksamkeit geschenkt, wobei im 

Abschnitt über den „vergifteten Eros“ illustriert 

wird, wie weit sich die Kirche (bis herauf zum 

2. Vatikanum) „von den biblischen Quellen ent-

fernt hat“ (98). Bei den einschlägigen Angaben 

zu Thomas von Aquin fühlt man sich wie in 

einem theologischen Gruselkabinett! Mit Ein-

fühlsamkeit ist der Abschnitt über das Scheitern 

(102–122) redigiert. Ohne Moralisieren wird 

das Faktum möglichen Scheiterns von Liebes-

beziehungen in den Blick genommen, aber auch 

das Moment der Verantwortung, mit der für die 

Verletzungen des Anderen einzustehen ist. Das 

Vergehen Davids am Hethiter Uria und seiner 

Frau sowie die Szene Jesus und die Ehebreche-

rin bilden abschließend den biblischen Bezugs-

rahmen, der über alles Scheitern noch einmal 

das Bild vom barmherzigen Gott stellt. Sterben 

(123–141) wird befragt auf die Möglichkeit hin, 

dass Liebe letztlich jene Macht sein könnte, „die 

Raum und Zeit, Sein und Nichtsein zu trans-

zendieren vermag.“ (134) Oder in Richtung des 

Hoheliedes: „In der Liebesflamme brennt Gott 

im Menschen, und darum ist sie stärker als der 

Tod.“ Liebe versteht sich schlussendlich auf das 

Heilen (142–163). In diesem letzten Kapitel 

werden auch Fragen berührt wie die „gefähr-

liche Hoffnung auf politische Erlöser“ (150ff.) 

und die Auferstehung als „das kühnste Verspre-

chen der Liebe“.

Obwohl das Buch nicht nach wissenschaft-

lichen Kriterien gearbeitet ist (man ist dennoch 

dankbar, dass der Verzicht aufs Zitieren durch 

eine ausführliche, den Kapiteln zugeordnete Li-

teraturliste kompensiert wird), bietet es nichts-

destoweniger eine anspruchsvolle und lohnen-

de Kost. Die zahlreichen Beispiele aus Literatur 

und Wissenschaft eröffnen ein eindrucksvolles 

Panorama an Zugängen zum Thema, die Lektü-

re vermag zu fesseln und regt zum persönlichen 

Nachdenken in vielen existenziellen Fragen 

und um jenes Thema an, dessen Geschichte je-

der Mensch auf dieser Erde auf seine individu-

elle Art schicksalhaft schreibt.

Bleibt dabei auch noch Raum zum Weiter-

denken? Ich würde mich mit dem Autor des si-

cherlich gelungensten Buches, das ich bisher zu 

diesem Thema gelesen habe, gerne noch über 

zwei Fragen weiter unterhalten:

1. In Grubers Studie werden unter Ver-

weis auf „heute“ bisweilen kritische Bezüge zur 

Gegenwart hergestellt im Sinne einer sich ver-

schärfenden Krise. Es ist vom „Ausmaß vieler 

Scheidungen und Trennungen heute“ (26) die 

Rede, davon, dass „heute … die glückenden 

und wahren Gespräche immer mehr versie-

gen“(39) und „heute nicht Anlass für Optimis-

mus“ bestehe, „dass genügend gesellschaftliche 

Orte vorhanden sind, an denen Menschen Lie-

be erfahren“ (95).

Beim Umgang mit modernen Kommuni-

kationstechnologien wissen wir, dass die Jungen 

damit bereits anders umgehen als wir. Sie haben 

weniger Problem damit. Wäre der Generation 

von morgen nicht auch im Erlernen des Lie-

bens jenes Maß an Kreativität zuzutrauen, das 

sie brauchen, um das Hause der Liebe für ihre 

Zeit errichten zu können und bewohnbar zu 

machen? Ein solches Haus wird möglicherweise 

einen anderen „Stil“ haben, sich zu guter Letzt 

aber wieder in einen anthropologisch-theolo-

gischen Rahmen einschreiben lassen, der Va-



410 Das aktuelle theologische Buch / Aktuelle Fragen

lidität beanspruchen kann, weil Liebe – bei all 

ihren Metamorphosen – wesentlich bleibt, was 

sie ist. Sollte beispielsweise das Phänomen von 

„gestuften“ Formen partnerschaftlichen Zu-

sammenlebens (also auch schon vor der Ehe) 

als Suche nach einem mehr prozessualen Er-

lernen von Liebe interpretierbar sein, so könnte 

das auch als Innovation gedeutet werden an-

gesichts der spezifischen Provokationen einer 

postmodern gewendeten Wirklichkeit. Um-

gekehrt ist manches „Neue“ näher besehen so 

aufregend gar nicht: Ehen früherer Zeiten, wo 

ein Partner, bedingt durch den Tod des anderen 

(Männer im Krieg, Frauen im Wochenbett) bis 

zu vier- und fünfmal verheiratet waren, waren 

aufgrund unterschiedlicher Geschwister- und 

Elternkonstellationen nichts anderes als die 

heute vielbeschworene Patchwork-Familie!

2. Anders als die Frage nach dem „Zeit-

geist“ ist die zweite Frage geartet. Sie drängt sich 

auf angesichts der tiefen Wesensbestimmung 

von Liebe als ureigenster Akt der menschlichen 

Personmitte: Wenn Liebe wirklich stark ist wie 

der Tod (Hld 8,6), und die Liebenden dabei 

ein Geheimnis entdecken, „das gottähnliche 

Züge trägt“ (98) und deshalb sakramental ist, 

warum soll dieses Projekt dann dennoch mit 

dem Tod enden („bis der Tod euch scheidet“)? 

Weil im Himmel nicht mehr geheiratet wird? 

(Mt 22,30) Das würde noch nicht ausschließen, 

dass der Bund, der auf Erden geschlossen wur-

de, auch über den Tod hinaus Aussagekraft hat 

(im Sinne Gabriel Marcels). Wie soll eschato-

logisch die Vollendung von Menschen gedacht 

werden, wenn das, was ihnen einst gegenseitig 

zum Menschsein verhalf, jenseitig keine Ge-

stalt mehr hat? Dem priesterlichen „character 

indelebilis“ („Du bist Priester auf ewig nach 

der Ordnung Melchisedeks“, Ps 109,4)) will die 

Sakramententheologie es offenbar zutrauen, 

im Jenseits eine (hierarchische?) Ordnung von 

Priestern und Laien zu arrangieren, dem Sak-

rament der Liebe allerdings soll es für immer 

versagt bleiben, bei Gott behütet zu sein in voll-

endeter Gestalt?

Linz Alfred Habichler


